EXU X SANTO ANTONIO: IDENTIDADES EM CONFLITO.
O CASO DA TENDA ESPIiRITA MIRIM NO RIO DE JANEIRO

EXU X SANTO ANTONIO: CONFLICTING IDENTITIES.
THE CASE OF THE MIRIM SPIRITUALIST TENT IN RIO DE JANEIRO

Valquiria Barros
Doutora e mestre em Humanidades (Humanidades Culturas e Artes) — Unigranrio (Duque de Caxias/Brasil).
E-mail: valquiria.vsb@gmail.com

Recebido em: 17 de outubro de 2025
Aprovado em: 12 de dezembro de 2025
Sistema de Avaliagao: Double Blind Review
RPR]a . 23|n.1]|p.350-369 |jan./jun. 2026
DOI: https:/doi.org/10.25112/rprv1.4334

UNIVERSIDADE
Revista Praksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE




’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

RESUMO

A investigacao' objetivou identificar na ritualistica da Tenda Espirita Mirim (TEM) de que forma o
silenciamento de Exu e da etnicidade africana afinaram-se com o modelo eugenista do projeto de governo
na primeira metade do século XX. Analisou-se de que forma esse modelo contribuiu com um ambiente de
constantes disputas e negociacoes identitarias em torno da presenca do que restou do corpo negro na
religiao — a entidade. Partiu-se da premissa de que a TEM inaugurou um modelo referencial de umbanda
embranquecida e "pacificada” que foi amplamente difundido pelos segmentos religiosos no estado do
Rio de Janeiro. Visou-se compreender como os interditos relativos a corporificacao de Exu no espaco
deflagaram conflitos e negociacoes nos intercambios da religiao. As analises centram-se na relevancia
da desafricanizacao como ferramenta que organizou o rito, contribuindo para amalgamar um ethos
umbandista marcadamente racista e baseado no embranquecimento das entidades e dos rituais.
Palavras-chave: Exu. Identidade. Racializagao. Subalternidade.

ABSTRACT

The research aimed to identify how the ritual practices of the Tenda Espirita Mirim (TEM) aligned with the
eugenic model of the government project in the first half of the 20th century by erasing Exu and African
ethnicity. It analyzed how this model contributed to an environment of constant disputes and identity
negotiations around the presence of what remained of the black body in religion—the entity. It started
from the premise that TEM inaugurated a reference model of whitened and “pacified” Umbanda that
was widely disseminated by religious segments in the state of Rio de Janeiro. The aim was to understand
how the prohibitions related to the embodiment of Exu in space sparked conflicts and negotiations in
religious exchanges. The analyses focus on the relevance of de-Africanization as a tool that organized
the rite, contributing to the amalgamation of a markedly racist Umbanda ethos based on the whitening
of entities and rituals.

Keywords: Exu. Identity. Racialization. Subalternity.

" Este artigo é parte de pesquisa de doutoramento realizada com financiamento da Coordenacao de Aperfeicoamento de Pessoal
de Nivel Superior — CAPES.

UNIVERSIDADE
Revista Praksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 351



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

1 INTRODUGAO

No contexto das diasporas afro-brasileiras, a analise da figura de Exu é central paraa compreensao dos
rearranjos simbadlicos impostos pelas dinamicas coloniais e pds-coloniais nas Ameéricas. A ressignificacao
de Exu foi forjada por estigmas coloniais, e evidencia o entrelagamento entre religido, identidade e poder.
Sobretudo quando observada pela chave decolonial, os transitos de Exu no Brasil evidenciam de que
modo o elemento racial foi tomado de forma central para hierarquizar e subalternizar a cultura negra no
Brasil.

A religiosidade afro-brasileira, especialmente a umbanda, oferece um campo fértil para entender
como ocorreram negociagoes simbalicas e resisténcias culturais no ambito das expressodes identitarias.
Embora a umbanda seja umareligiao reconhecida pela diversidade de suas manifestacoes, e se apresente
como uma religiao sincrética, sendo, por isso, supostamente conciliadora, certas entidades foram alvo de
contestacoes e reinterpretacoes, como é o caso de Exu.

Nesse contexto, a fundacao da Tenda Espirita Mirim (TEM), na cidade do Rio de Janeiro, na primeira
metade do século XX, constitui-se espaco privilegiado para identificarmos e analisarmos as dinamicas de
identidades racializadas e subalternizadas no ambito religioso carioca. A instituicao parece ter identificado
as necessidades da sociedade da época e adaptado a sua leitura cosmologica, oferecendo um modelo
identitario dinamico para as entidades em que prevaleceram as identidades em transito no Brasil.

A interpretacao das necessidades sociais atrelada ao modelo politico referencial da época parece ter
conferido uma legitimidade institucional afinada com a proposta de progresso que vigorava no cenario
politico brasileiro. Essa reconfiguracao se distanciou das praticas afrocentradas, aproximando-a de
valores como ordem, progresso e racionalidade. Nesse ponto, podemos notar que o racismo atuou ndao
apenas como instrumento de exclusao, mas também como forca modeladora, redefinindo fronteiras
identitarias e apagando tragos étnicos para garantir maior insercao social, como é o caso de Exu, que
passou a trabalhar nos bastidores espirituais, sem protagonismo visivel e evidente na gira.

No bojo das disputas de poder, a raga é uma categoria central para compreender quem pode ou nao
permanecer protagonizando performatividades. Nesse cenario, Exu passou por um intenso processo de
ressignificacao, muitas vezes atuando na clandestinidade. Como expressao religiosa afro-diasporica, ele
foi profundamente marcado por um processo de racializagao que estruturou tanto subjetividades quanto
sistemas de crencas no contexto colonial e moderno.

Nessa perspectiva, para compreender de que forma aidentidade exusiaca foi contornada e reelaborada
nas praticas ritualisticas da TEM, adotamos a Teoria Decolonial de Anibal Quijano (1992; 2000) como
referencial tedrico, destacando o conceito de colonialidade como chave interpretativa para compreender

UNIVERSIDADE
Revista Préksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 352



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

os mecanismos de subalternizacao de Exu. Para o autor, a raga foi um dos pilares centrais da colonialidade
do poder, tendo sido utilizada como instrumento de classificagao social e dominagao. A associacao entre
raca e caracteristicas biologicas e culturais serviu de base para legitimar a hierarquia social imposta
pelos colonizadores, sustentando praticas de exploracao e controle social sob a alegacao de uma missao
civilizatoria, fundamentada na suposta inferioridade dos povos racializados.

Nesse contexto, as dinamicas coloniais forjaram interagdes complexas entre diferentes sujeitos
sociais, produzindo processos de hibridizagao e ressignificacao cultural. A partir desse entrelagamento,
emergiram novas leituras sobre figuras como Exu, cujas representacées foram progressivamente
moldadas por narrativas de violéncia simbdlica e exclusao. Assim, a trajetoria de Exu revela como a
colonialidade se manteve atuante na configuracao de sentidos atribuidos ao sagrado, perpetuando sua
marginalizacao.

Compreender Exu com a chave decolonial implica reconhecer que as identidades sao formadas
em meio a relagoes de poder que tem na raca a forca estruturante. Assim, os papéis atribuidos a essa
entidade nos espacos religiosos refletem a logica moderna, racionalizada e eurocéntrica que estruturou o
campo religioso nas Américas. Dessa forma, a performance de Exu no imaginario e nas praticas religiosas
evidencia as marcas da colonialidade inscritas no sagrado.

Com o objetivo de identificar de que forma o ideario branco, apoiado em um projeto de governo
centrado na racionalidade moderna, classificou e hierarquizou diferencas culturais e raciais no Brasil,
tomamaos os estudos de Reginaldo Prandi (1998) sobre os impactos do racismo na religiosidade afro-
brasileira. Para compreender de que forma o eugenismo a brasileira, presente nas politicas de estado
na época, transbordou as fronteiras do politico e repercutiu no modelo das identidades religiosas,
tomamos as referéncias de Giralda Seyferth (1995). Para problematizar o sincretismo e a suposta nogao
de igualdade entre as ragas no contexto da umbanda, tomamos de Cecilia Mariz (2005) as analises sobre
mistura racial e a diferenciagao racial ancorada no pressuposto da valoragao; ainda sobre sincretismo,
refletimos com Pierre Sanchis (2001) sobre a importancia da relacao entre sincretismo e tolerancia para a
sobrevivéncia de Exu como uma identidade marginalizada. Para compreender de que modo a identidade
de Exu foi forjada com base em valores cristaos, consideramos os estudos de Marcio Goldman (2005),
de Maria Laura Mello e Souza (2018) e de Ant6nio Simas & Luis Rufino (2018); e, para a compreensao
do delineamento da identidade ambigua e paradoxal de Exu, tomamos de Stefania Capone (2004) os
conceitos que atribuem a ele um carater transgressor e desestabilizador da ordem, que o estigmatizou
nas fronteiras religiosas afro-brasileiras.

UNIVERSIDADE
Revista Préksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 353



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

Com a finalidade de identificar de que forma o corpo no espaco religioso foi articulado como viés
politico de negacao da permanéncia da identidade africana de forma explicita, tomamos de Muniz Sodré
(2019) o principio de que o corpo & um lugar de saber, ndo apenas um suporte biol6gico ou uma ferramenta
de expressao, mas um veiculo de producao de conhecimento, ele é epistémico. Assim, identificamos
interdicdes discursivas sobre o veto a incorporagao de Exu para os médiuns no ritual. Também com
Sodré (1988), assinalamos a ressignificagao do espago de culto de “terreiro’, comum nas macumbas
cariocas, para “tenda”. Com o autor, ampliamos a compreensao do “terreiro” como metafora e matriz de
conhecimento, e refletimos sobre possibilidades significativas dessa alteracao. Buscamos identificar as
repercussoes sobre um modelo epistemoldgico construido a partir de um espaco de convivéncia entre
humanos e ndao humanos, regido por um sistema simbdlico que comunica saberes. Desse modo, nosso
objetivo foi apontar que ressignificagdes aparentemente ingénuas como as feitas pela TEM evidenciam o
reflexo de um projeto politico maior, que foi gestado na sociedade brasileira e reproduzido nos ambientes
culturais e religiosos. Nesse contexto de embates simbdlicos, os terreiros eram e ainda sao espagos de
resisténcia, de continuidade e de permissao para existéncia.

Na primeira segao, Exu, presenca velada, identidades em conflito, apresentamos uma discussao sobre um
recorte identitario das entidades cultuadas na TEM, com foco especifico em Exu. Analisamos de que forma
o sincretismo foi tomado como ferramenta decisiva para o delineamento das identidades, evidenciando
um suposto dialogo pacifico entre as ragas. Nossa investigacao centrou-se na analise das performances
rituais com o objetivo de compreender de que forma o modelo proposto pela instituicao corroborou o
ideario branco difundido pelo projeto de governo da época, centrado na racionalidade moderna. Nesse
contexto, apontamos a relacao entre a entidade Exu e Boiadeiro como uma estratégia encontrada pelos
médiuns para facilitar o transito de Exu nos rituais e driblar a hierarquizagao das diferencas culturais e
raciais implicitas nas narrativas da instituicao.

Na segunda secao, Exu é trabalhador, mas quem comanda a gira é Santo Anténio, apresentamos a gira de
louvagao aos Pretos Velhos como outra possibilidade encontrada pelos médiuns para a incorporagao de
Exu. Liturgicamente comandada por Santo Anténio, essa gira também negociava sentidos entre o santo
e a entidade, possibilitando a presenca dissimulada de Exu. Apontamos os caminhos do sincretismo e
discutimos a luz da literatura especializada, de que forma o racismo estruturou as relagdes no campo do
sagrado, classificou os sujeitos e a cultura. Evidenciamos as relagdes raciais estabelecidas entre episteme
e espacos, com a finalidade de discutir a autorizagao ou a negacao da existéncia de corpos em transito.
Nessa perspectiva, o terreiro € tomado como espago de resisténcia e reafirmacgao da existéncia.

UNIVERSIDADE
Revista Praksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 354



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

2 PROCEDIMENTOS METODOLOGICOS

Nossa investigacao objetivou identificar na ritualistica da Tenda Espirita Mirim (TEM) de que forma
0 ocultamento de Exu afirmou-se com o modelo institucional, que contribuiu com um ambiente de
constantes disputas e negociagoes identitarias em torno da presenca do que restou do corpo negro na
religiao.

Partimos da premissa de que a TEM inaugurou um modelo referencial de umbanda embranquecida
e "pacificada” que foi amplamente difundido pelos segmentos religiosos no estado do Rio de Janeiro.
Visamos compreender como os interditos relativos a incorporacao de Exu no espaco contribuiram para
um cenario de negociacdes identitarias nos intercambios da religiao. Centramos nossas analises na
relevancia do ocultamento de Exu como estratégia que organizou o rito, contribuindo para amalgamar um
ethos umbandista marcadamente racista e baseado no embranquecimento das entidades e dos rituais.

No contexto brasileiro, 0 apagamento da cultura negra foi naturalizado, especialmente nareligiosidade,
que se constituiu como territorio de disputas identitarias. A justificativa desta pesquisa assenta-se na
importancia de sinalizar estratégias de embranquecimento no segmento umbandista inaugurado pela
TEM, que parecem ter contribuido com o delineamento de um ethos religioso particular da instituicao,
fortemente marcado por recortes racistas.

Metodologicamente, a construcao do objeto foi feita com base em uma pesquisa qualitativa, ancorada
na revisao bibliografica e analise interpretativa (CRESWELL, 2007) de experiéncia fundamentada
na analise autoetnografica (ELLIS, 2004). A narrativa pessoal se destaca como expressao escrita da
experiéncia da pesquisadora e de seu ponto de vista, e que tem como proposta descrever e analisar
sistematicamente a experiéncia pessoal, visando a compreensao da experiéncia cultural no processo
antropologico e metodoldgico autoetnografico. Os relatos evidenciam o fato vivido e “convidam os
leitores a se colocarem no interior da acao, nas mentes, nos coracoes e nos corpos dos narradores”
(ADAMS; ELLIS; JONES, 2015, p. 78).

3 EXU, PRESENCA VELADA, IDENTIDADES EM CONFLITO

A Tenda Espirita Mirim (TEM) é uma vertente de umbanda que foi fundada pelo médium Benjamim
Goncalves Figueiredo (1902-1986) na cidade do Rio de Janeiro na primeira metade do século XX a pedido
do seu guia espiritual, caboclo Mirim. Sua doutrina se organizou em torno da filosofia que ele denominou
"EscoladaVida” e que &, segundo o caboclo, a “manifestacao o espirito para a caridade”. A TEM consolidou
sua proposta de pacificagao por meio da institucionalizagao de praticas distintas das macumbas cariocas

UNIVERSIDADE
Revista Praksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 355



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

(Simas; Rufino, 2018) e parece ter hierarquizado as entidades com base na nogao de valor atribuida pelo
processo colonial.

O modelo institucional da TEM pode ser interpretado como uma resposta alinhada aos interesses
do projeto de governo vigente no periodo de sua fundacao (Brown, 1985; Campos, 2008). A construcao
do recorte identitario das entidades cultuadas na TEM apoiou-se em um ideario branco que classificou
e hierarquizou diferencas culturais e raciais, apoiado em um projeto moderno centrado na racionalidade
moderna (Prandi, 1998). O eugenismo a brasileira (Seyferth, 1995) presente nas politicas de estado
na época em que a doutrina da TEM foi delineada transbordou as fronteiras do politico e repercutiu no
modelo das identidades religiosas, submetidas a um intenso processo de branqueamento.

O sincretismo foi elemento central de um suposto dialogo entre as racas proposto na filosofia do
caboclo Mirim. Mas, podemos problematizar o sincretismo e a suposta nocao de igualdade entre as racas
no contexto da umbanda do caboclo a partir de Mariz (2005) que nos adverte ao destacar que “mistura ha
em todas as culturas e em todas as sociedades; no entanto, o que nos diferencia é o valor dessa mistura”.
Nesse ponto, lembramos com Sanchis (2001) que sincretismo nao é tolerancia, o que nos remete a
sobrevivéncia de Exu na seara de Mirim como uma identidade marginalizada considerada necessaria,
mas, nao tolerada.

Destaca-se que, no ritual da TEM, o ocultamento de Exu evidencia-se, pois nao ha sessdes dedicadas
a essa entidade. A pagina eletronica da instituicao na Internet é categoérica ao afirmar a importancia da
entidade para a execugao dos trabalhos da casa, mas sua presenca no culto parece dissimulada. Exu é
tao importante que nao se vé! A instituicao nao nega a participacao da entidade na corrente de trabalhos
espirituais, mas rejeita sua presenca e delimita sua atuacao nos limites do corpéreo, ele permanece
“invisivel” no plano astral. No recorte que extraimos da pagina da instituicao na Internet podemos conferir:

A Tenda Espirita Mirim nao realiza Sessdes dedicadas ao Povo Trabalhador (Ex(s,
Pomba-Giras), no entanto o papel dessa linha vibratéria é indispensavel para o equilibrio
e andamento ideal dos trabalhos realizados no terreiro. O Povo Trabalhador atua
efetivamente na filtragem de energias que podem passar para a corrente vibratoria dos
trabalhos realizados pelos Caboclos, Pretos-Velhos, ou Ibejadas, garantindo assim a
energia mais segura e sublime para todos os presentes. Os trabalhos realizados pela
Escola da Vida tém como principio motivador a caridade, com foco no socorro espiritual
e fazendo o bem sem olhar a quem (Tenda Espirita Mirim, 2022).

Em minha experiéncia como médium da TEM, era muito comum ouvir comentarios discretos entre
amigos mais proximos sobre a incorporagao de Exu nas giras, o que se dava quando eram cantados
pontos para a entidade Boiadeiro, pois parecia haver uma identificacao arquetipica entre as duas

UNIVERSIDADE
Revista Préksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 356



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

entidades, talvez por conta de suas atribuicoes. O Boiadeiro &€ uma entidade que, de modo geral, esta
relacionada a limpeza espiritual e sua incorporagao costuma ser muito intensa, com movimentos bruscos
e rapidos, simulando o estalar de um chicote, ritmado por pontos cantados e por batidas bem aceleradas
no tambor.

Os relatos dos médiuns pareciam fazer associacoes livres entre o Boiadeiro e Exu baseado em dois
aspectos distintos. O primeiro parece estar associado a caracterizacao de Boiadeiro que toma a estrada
como o seu lugar de for¢a e poténcia. Trata-se de uma referéncia a atividade dos boiadeiros que conduzem
gado pelas estradas na vida material, 0 que parece se reproduzir na vida espiritual, direcionando espiritos
errantes. Como dono da estrada na atividade mencionada, o Boiadeiro parece se aproximar de Exu, o dono
das encruzilhadas, seu ponto de forca (Simas; Rufino, 2018). Podemos cogitar essa referéncia com base
no refrao do ponto cantado para louvagao de Boiadeiro na TEM: “Seu Boiadeiro/olha que linda boiada/ele
é boiadeiro/ele é dono da estrada” (grifo nosso). Outro aspecto de Boiadeiro que também parece ser a
fonte de sua aproximacao com Exu é sua intensidade, que parece estimular aimaginagao que os médiuns
tinham sobre Exu, uma entidade violenta e perigosa.

Esses aspectos parecem apontar para a possivel autorizagao que os médiuns se concediam para
incorporar Exu ao som das cantigas para Boiadeiro, pois a energia, segundo os médiuns, era muito
semelhante e o trabalho espiritual também, permitindo, assim, dissimular a identificacao. Entretanto, era
possivel perceber, nas giras, os médiuns mais graduados, que eram responsaveis pelo desenvolvimento
dos iniciantes, observarem essa suposta dissimulagao com olhar de reprovacao. Essa atitude indicava
nao s6 que era impossivel passar desapercebida a trapaga, mas também a reprovacao sobre a presenca
de Exu na gira como protagonista da mediunidade, um ato de desobediéncia duplo, do médium e da
entidade.

Existe uma grande possibilidade de que as restrices relativas a presenca de Exus estivessem
relacionadas ao imaginario negativo construido sobre a entidade a partir do processo de demonizagao
sofrido pelos orixas africanos e especialmente por Exu no Brasil, e que parece ter se constituido um
forte argumento para justificar seu apagamento na religiao. Nesse ponto, demdnio e raga parecem ter
compartilhado o mesmo processo na colonizagao de corpos e saberes. Compreendemos que a associagao
de Exu a figura do diabo cristao foi construida a partir de elementos ligados a sua aparéncia fisica e
expressoes corporais, e nao propriamente por suas atribuicoes simbadlicas ou fun¢des no pantedo ioruba.
Essa associacao privilegiou uma leitura marcada por valores ocidentais, destacando-se, sobretudo,
a vinculagao entre sexualidade e demonizagao. Esse processo se intensificou na modernidade com a
perseguicao as bruxas na Europa e que foi posteriormente transferido as col6nias (Mello; Souza, 2018).

UNIVERSIDADE
Revista Praksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 357



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

No contexto brasileiro, essa leitura foi incorporada progressivamente, resultando na ressignificacao
dos tracos fundamentais de Exu a luz de valores cristaos, que passaram a associa-lo a imagens de
imoralidade e malignidade. Como destaca Marcio Goldman (2005), esse processo contribuiu para uma
ampla estigmatizacao da cultura africana no pais. A figura do diabo, nesse cenario, assumiu o papel de
ferramenta ideoldgica na desconstrucao da religiosidade africana e na construcao da imagem de Exu
como uma entidade maligna. Esse fenédmeno é bem exemplificado na analise de Stefania Capone (2004),
conforme demonstrado no trecho a seguir:

A identificacdo de Esu e Sata se consolidou como norma nos dicionarios redigidos pelos
missionarios. Assim, no dicionario ioruba do bispo Crowther (1852), Esu é o ‘deus do
mal; o infortdnio, o erro e o dano [...] A assimilacdo de Esu ao mal absoluto implica, com
toda evidéncia, sua oposi¢ao a um principio positivo identificavel com o deus hebraico-
cristao (Capone, 2004, p. 65).

De acordo com Capone (2004), Exu ocupa uma posicao ambigua e paradoxal, pois carrega tanto
um carater transgressor e desestabilizador da ordem vigente quanto uma funcao de mediacao e
reorganizacao do cosmos. A forma como Exu foi reinterpretado em solo brasileiro o vinculou a atributos
como a deslealdade, o engano e a luxdria, fortalecendo uma imagem caricatural de uma entidade perigosa
e essencialmente maligna. Essa construcao reforcou um imaginario que afastou Exu de seu papel original
e 0 aproximou de um arquétipo demoniaco dentro da légica crista-colonial.

A construcao da imagem demoniaca de Exu pode ser compreendida como parte de um projeto mais
amplo de marginalizagao das expressoes culturais e religiosas africanas, que nao se alinhavam aos ideais
da racionalidade moderna ocidental. Podemos notar de forma flagrante no delineamento da identidade
de Exu na TEM a repressao da sua presenca. Nesse ponto, podemos entrever duas possibilidades.

Na primeira, Exu pode ter sido silenciado/ocultado em funcao de suas caracteristicas ambivalentes
e ameacadoras da ordem. A segunda opc¢ao pode ser atribuida a referéncia ao corpo negro no espaco de
circulacao de um ideario embranquecido, pois onde ha Exu, ha negro, Exu € o que de mais negro se pode
referir. Esse aspecto parece evidenciar contornos racistas na normatizacao do modelo umbandista da
TEM. Tal conflito identitario parece ter sido fundamental para e conceber uma espécie de trabalhador
diferenciado na corrente espiritual da instituicao, um operario astral essencial, desde que invisivel.

Para Muniz Sodré (2019), o corpo é um lugar de saber, ndo apenas um suporte biol6gico ou uma
ferramenta de expressao, ele € epistémico, ou seja, produz conhecimento. O corpo, para o autor, pensa,
sente e comunica. E nele que se inscrevem as memérias ancestrais, os ritmos, as praticas coletivas e
espirituais que estruturam as culturas. Para o ele, o corpo é o primeiro texto da cultura, nele se reivindica

UNIVERSIDADE
Revista Préksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 358



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

o saber vivido, aquele que nasce da experiéncia, da coletividade e da ancestralidade, portanto, o “corpo
Exu” presente, rodando no salao, corromperia a funcao de distingao da umbanda da TEM, porque onde
ha Exu, ha negro. E, esse aspecto marcante da presenca de Exu ndo corroborava com a identidade alva da
nova religiao que surgia, em consonancia com a estratégia politica de construcao da identidade brasileira,
tao trabalhada por Getulio Vargas.

Outro aspecto que se destaca na construcao daidentidade da TEM é sobre 0 espaco onde as cerimonias
sao realizadas. Muniz Sodré (1988) compreende a cultura do espaco religioso conhecido como “terreiro”
como metafora e matriz de conhecimento, um modelo epistemolégico construido a partir de um espago
de convivéncia entre humanos e nao humanos, regido por um sistema simbaélico que comunica saberes
que emanam da coletividade. Como um ambiente de partilha vivido, experienciado e ritualizado, o terreiro,
segundo o autor & um espago cosmocéntrico inteiro, em que corpo e mente, emocao e razao convivem.
Sendo assim, podemos compreender o terreiro como um espaco politico e decolonial, pois que resiste
a colonialidade do saber que desqualifica a sabedoria ancestral “nao cientifica” Entretanto, na TEM, o
“terreiro” (negro) foi substituido por “tenda” (indigena), um modelo racializado que silencia e subjuga
o sagrado negro aos moldes de um espaco intencionalmente racionalizado e ordenado para pacificar
humanos e nao humanos.

Ressignificacoes aparentemente ingénuas como as feitas pela TEM evidenciam o reflexo de um projeto
politico maior, que foi gestado na sociedade brasileira e reproduzido nos ambientes culturais e religiosos.
Esse modelo marcou o que poderia ou nao permanecer existindo de acordo com o projeto de povo
brasileiro gestado politicamente com evidente viés eugenista. Nesse contexto de embates simbdlicos,
os terreiros eram e ainda sao espacos de resisténcia, de continuidade, de permissao para existéncia.
Mas, e quando o “terreiro” vira “tenda’, quanto do “corpo negro” ainda pode permanecer evidente? Euma
pergunta que fica para refletirmos sobre a importancia de Exu para um espaco onde sua manifestacao é
ocultada na gira...

Nesse ponto, a partir das reflexdes criticas de Muniz Sodré (1988), reafirmar o saber do corpo
no terreiro é resistir ao universalismo da racionalidade eurocentrada, restituindo a legitimidade do
conhecimento ancestral. Desse modo, reconhecer a poténcia de Exu na sua corporificagdao no terreiro
€ um ato de resisténcia, € uma mudanca de paradigma na direcao da autorizacao da existéncia, da
presenca e da manifestacao do corpo desviante. Assim, afirmar a manifestacao de Exu é um ato politico,
€ uma forma de reparar a violéncia epistémica que marcou a colonizagao e o racismo estrutural no Brasil,
especialmente no campo religioso.

UNIVERSIDADE
Revista Préksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 359



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

4 EXU E TRABALHADOR, MAS QUEM COMANDA A GIRA E SANTO ANTONIO

Outra dissimulacao muito comum para a incorporacao de Exu era no momento de louvor a Santo
Antonio, reverenciado na louvacao aos Pretos Velhos. O protagonismo do santo catdlico pode ser
conferido na faixa 11, do disco nimero dois, lancado no ano de 1974, produzido pela 72 Filial da TEM e
distribuido pela RCA Eletronica Ltda/Gravadora — Hara Internacional Masica e Filmes Ltda. Na cantiga, as
atribuicoes do santo referenciam funcdes de guardiao, aquele que sustenta a gira e nao deixa “tombar”,
aproximando-se da funcao guardidao de Exu: “Quem comanda a Gira & Santo Antdnio/Santo Antdnio
Pequenino vem visitar meu Gongar/Venha ver a minha gira/Nao deixe a gira tombar”.

De acordo com Renata de Castro Menezes (2004), a fama de poderoso taumaturgo de Santo Anténio
Ihe garante grande acimulo de devotos que o procuram para casos variados da vida cotidiana e que vao
desde necessidades urgentes a casos de desobsessao. Em Portugal, a fama inicial do santo deu-se por
ocasiao de seu papel de patrono do Estado Portugués, atribuindo-lhe fama militar, com aspectos de
santo guerreiro. Mas, suas funcdes no ambito das crencas populares teriam alcangado novos contornos
em contato com as culturas da Africa e do Novo Mundo, ressignificando sua identidade.

Uma das atribuicoes mais evidentes de Santo Antonio é sua fungao casamenteira. De acordo com
Ronaldo Vainfas (2003), nas hagiografias medievais ndao sdao encontradas relacoes a tal atribuigao e,
para o autor, as virtudes casamenteiras do santo teriam ocorrido nos meios populares em virtude da
circulacao de reminiscéncias do paganismo. Menezes (2004) nos informa que as mudangas de percepgao
sobre 0 santo ocorreram nos contextos portugueses e teriam decorrido

no processo de sincretismo que deu origem as festividades catdlicas, as festas
de Santo Anténio e dos demais santos de junho (Sao Joao, Sao Pedro) estariam
associadas aos ritos de fertilidade do solsticio de verao (solsticio de inverno, no
caso do hemisfério sul) (Menezes, 2004, p. 161).

Na devogao a Santo Antdnio também podem ser encontrados elementos originados dos contatos
entre portugueses e do catolicismo com as populacdes do Congo e de Angola desde o ano de 1483. Esse
contato, de acordo Laura Mello e Souza (2018), parece ter atribuido caracteristicas muito particulares a
devogao ao santo. Segundo a autora, para a populacao do Congo, o catolicismo “era uma versao mais
poderosa de sua religiao tradicional; para os europeus, uma forma de catolicismo que incorporava
elementos das tradi¢oes pagas locais” (Mello; Souza, 2018, p. 41-42).

De acordo com Vaifas e Mello e Souza (1998), as virtudes atribuidas a Santo Antonio, e reconhecidas
amplamente no Brasil, parecem ter sido um “processo de continuidade e remodelagem do cristianismo
centro-africano em solo brasileiro” (Vainfas; Melo; Souza, 1998, p. 11). Nesse ponto, considerando as

UNIVERSIDADE
Revista Préksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 360



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

comemoragoes ao santo em épocas de culto a fertilidade na Europa, e que o relacionariam a fungdes
de unido entre casais, poderiamos cogitar que, a relacao estabelecida entre o santo e o sexo naquele
contexto, também parece ter encontrado respaldo para estender o aspecto da sexualidade também a
Exu, permitindo estabelecer, desse modo, uma ligagao entre Santo Anténio e o orixa.

De acordo com Luiz Fernando Sangenis (2021), a aproximagao entre o santo e Exu ndao podem ser
inconciliaveis se tomarmos a representacao de Exu a partir de sua poténcia sexual e relagao com a
fertilidade. Se Exu, em terras africanas, era garantia de prole numerosa para os povos, Santo Anténio,
em alguma medida também o era na Europa, pois garantia maridos as jovens e circunscrevia o sexo ao
ambito do casamento como garantia de geracao de filhos. Essa associacao tipologica entre Exu e Santo
Antonio, portanto, € anterior a chegada de ambos ao Brasil.

Essa relacao, segundo o autor, parece possivel e imaginada por Gilberto Freyre ao reproduzir em A
proposito de frades (1959) uma imagem de uma escultura de Santo Antonio legendada como: “Santo
Antoénio — Escultura africana — Foto do arquivo da Agéncia Geral do Ultramar de Lisboa” (Freyre, 1959:
s/n). Sem comentarios do autor sobre a escultura, & possivel identificar que o santo segura na mao direita
0 menino Jesus e na esquerda algo que parece um falo de Exu ereto, que & uma de suas representagdes
e que remete a atribuicao de fertilidade ao orixa. Embora nao haja detalhes nem data na escultura,
sabe-se, pela legenda que sua origem & Africa, permitindo entrever a associacio simbélica entre os dois
personagens. Nessa medida, parece que a relacao entre Santo Antdnio e Exu se deu nos intercambios
culturais e circunscritos a praticas populares conforme descrito nos paragrafos anteriores.

Na TEM, a louvacao a Santo Anténio era feita na gira de Pretos Velhos. Durante minha permanéncia
na casa, pude presenciar incorporagoes que eu considerava atipicas, fora dos padroes daquelas giras,
marcadas por significadores muito sutis na performance e que pareciam negociacoes de sentido para a
permanéncia ou ocultacao dos atributos de Exu. Também pude ouvir varios comentarios sobre suspeitas
deincorporagao de Exu ao som das cantigas para o santo. Da mesma forma, ouvi varios relatos de médiuns
que confidenciavam suas experiéncias com Exu nas giras e reclamavam das restri¢des a incorporagao da
entidade nos ritos da instituicao.

Os comentarios dos médiuns evidenciavam a relagao entre as duas entidades e ancoravam-se na
justificativa de que alguns Exus estavam transitando espiritualmente para a categoria mais elevada de
Preto Velho, portanto teriam algum aval para comecar a frequentar a gira. Esse aspecto parecia revelar
uma suposta permissao que o médium se concedia para dar passagem a uma energia que parecia ainda
na fronteira. Portanto, incorporar um Exu que estava transitando para Preto Velho nao parecia uma

UNIVERSIDADE
Revista Préksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 361



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

infracdo tao grave as normas, pois dava a entender que Exu fazia um estagio para passagem de faixa
vibratoria, adequando-se ao proximo degrau evolutivo.

Aiincorporacao de Exu na TEM era inegociavel, pois, muito frequentemente eu ouvia de médiuns mais
graduados que a necessidade de incorporar Exu nas giras “era coisa de médium iniciante ou sem doutrina
e que queria dar vasao as suas questdes” ou ainda “eram médiuns que estavam com obsessores que
tentavam adentrar a gira utilizando-se da fraqueza do médium, tentando passar-se por Exu”. Embora
as permutas identitarias entre Exu e Santo Antonio indicassem uma negociagao da presenca africana, a
invisibilidade de Exu nao parecia compartilhada pela totalidade dos médiuns, pois, com muita frequéncia,
eu presenciava reclamagoes e desligamentos de médiuns da instituicdo que se sentiam ofendidos
pelo veto a suas entidades. Os conflitos me pareciam acompanhados de surpresa porque ao filiar-se a
instituicao nao éramos informados de que era proibido incorporar Exu.

Nas analises que fago na atualidade sobre os eventos que presenciei enquanto médium da TEM é
possivel perceber conflitos identitarios que atormentavam os médiuns sobre a legitimidade da experiéncia
com a incorporacao de Exu de forma obrigatoriamente dissimulada, infringindo as regras. Parecia que
Exu era mais forte do que a regra, mais intenso do que a verdade e mais vibrante que a racionalidade.
Os médiuns sentiam suas almas lavadas e os corpos purificados. Os relatos denunciavam uma breve
sensacao de liberdade com a transgressao que alargava as fronteiras do permissivel. Ao mesmo tempo,
esse processo parecia gerar angustia e sofrimento, alternando os sentimentos de culpa e de indignacao.

Podemos, de alguma forma, atribuir os conflitos gerados pela negacao da presenca evidente de
Exu nos ritos da TEM a impossibilidade de manifestacao explicita do p6lo negativo para extravasar o
lado sombrio/recalcado e conflituoso do individuo. Esse processo de negacao da sombra dos sujeitos
parecia ser responsavel pelo desequilibrio da funcao da manifestagao mediinica. O dialogo entre a luz
e a sombra nesse ponto parecia desautorizado, pois apenas os aspectos de entidades supostamente
luminosas eram permitidos. Essa unilateralidade parecia impedir o confronto entre ambos os pdlos,
impossibilitando a integracao de todas as partes constituintes dos sujeitos, consciente e inconsciente no
processo de desenvolvimento.

Os conflitos eram a natureza recorrente da busca pela religiosidade na TEM naquela época. Os
médiuns com quem eu conversei ao longo dos anos apresentavam em suas narrativas desajustes de
todas as ordens e buscavam nareligido a ressignificacao de suas vidas. Segundo a perspectiva da filosofia
da doutrina do caboclo Mirim, o sofrimento era originado pelas trevas e o tratamento era pautado no
combate ao mal pela intensa “exposicao a luz" E isso era feito por meio do desenvolvimento meditnico,

UNIVERSIDADE
Revista Préksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 362



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

onde somente entidades consideradas “de luz” tinham permissao de transitar, com a fungao de iluminar
todas as partes do medium.

Nesse contexto, questionamos o procedimento que excluia manifestagao explicitado lado considerado
sombrio e delegado a Exu, e compreendemos como um elemento de dominacao e subalternizacao. Nao
importa se Exu estava trabalhando no invisivel como alegava a instituicdo. Para a subjetividade dos
médiuns impressionados pela gira, a diferenca esta naquilo que se pode ver exteriorizado, logo, se eu
nao vejo Exu arquetipicamente manifestado e representado, ele ndo existe, porque nao cumpre a fungao
simbdlica da comunicagao na psique. Sendo assim, se partirmos do pressuposto de que o equilibrio
entre as partes constituintes do sujeito subjaz a preexisténcia de contetdos polarizados, o método
proposto pela doutrina inviabiliza a integracao entre os opostos, reafirmando seu compromisso com a
unilateralidade excludente da racionalidade que impossibilita @ manifestacao da diversidade polarizada
dos modos de ser e de estar no mundo.

A reinterpretacao de Exu pela TEM pode ser tomada a partir da dualidade que lhe é propria. A fungao
de Exu foi consolidada como trabalhador na cosmologia da instituicdao. Essa caracterizagao pode estar
sintonizada com a heranca colonial que alocava o negro como mao de obra, sintonizando-se com o
modelo de afirmacgao da diferenca entre as ragas que fundamenta o racismo e ratifica o branco como
ideal de superioridade biologica e civilizacional. A funcao de Exu no ritual da instituicao parte da “presenca
invisivel”, sem a corporificacao do elemento negro. O ocultamento de Exu na gira da TEM pode ser tomado
como um processo de hierarquizagao concebido a partir de estereétipos (Seyferth, 1995) atribuidos ao
comportamento de Exu de um modo geral, baseado na ambivaléncia de sua constituicao primordial. Essa
l6gica hierarquica pode ser identificada no ordenamento da gira que veta o protagonismo da entidade na
cena religiosa. A gira pode ser interpretada, assim, como uma continuidade da mentalidade eugenista
sobre os comportamentos sociais atribuidos aos negros, afirmando a desigualdade e o racismo como
principios ordenadores da performance da TEM.

A exclusao identitaria de Exu na gira evidencia um jogo entre luz e trevas que alocou a africanidade na
negatividade e nas trevas (Barros, 2025). Quando ele atuava de forma “invisivel’, ele era trabalhador de
luz e muito importante para o equilibrio da ceriménia, mas, quando ele se “manifestava’, era o espirito
das trevas, anunciador do desequilibrio, intruso em busca de desarmonia. Nesse ponto, a invisibilizagao
de Exu foi um instrumento que apaziguou suas caracteristicas ambivalentes e permitiu sua permanéncia
como trabalhador, desde que tutelado por Preto Velho. Desse modo, podemos compreender que a
ressignificacao identitaria de Exu parece alinhada com os pressupostos das ideologias do pensamento
ocidental no inicio do século XX e amplamente divulgadas pelas politicas de estado, especialmente

UNIVERSIDADE
Revista Préksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 363



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

no Brasil dos anos de 1930 (Seyferth, 1995). A relacao simbédlica feita entre Exu e Santo Antdnio na
historia ecoou na umbanda de caboclo Mirim como uma estratégia que permitiu sua permanéncia no rito,
justificando a importancia de sua atividade espiritual, mesmo que de forma discreta.

Podemos perceber nessa relagao uma negociacao que hierarquiza os personagens com base em
atributos morais que valorizam Preto Velho e que caricaturizam Exu. No intercambio das duas entidades
podemos evidenciar um recorte flagrante da dinamica da estrutura da colonialidade do poder, fortemente
ancoradananocaoderacacomo elemento central e essencial que organizou o protagonismo das entidades
no culto. Segundo Quijano (1992; 2000), a colonialidade do poder foi empregada como mecanismo de
classificagao e controle social, sustentando a legitimidade de uma ordem hierarquica baseada na alegada
inferioridade dos grupos racializados. Nesse ponto, entrevemos que, mesmo que ambas as entidades
pertengam a um mesmo grupo racializado, a leitura sobre suas identidades esta ancorada na presenca do
corpo negro sob um viés moral, pois o Preto Velho é notoriamente “respeitavel’, enquanto Exu permanece
sob suspeita, 0 que se da em funcao dos aspectos sexualizados e imorais que lhe foram atribuidos.

Os desdobramentos acerca da presenca do corpo negro representado por Exu nesse novo espago
denominado “tenda” nos permitem identificar que o culto da TEM promoveu uma reconfiguracao das
praticas das macumbas, reforcando nossa premissa sobre o suposto “embranquecimento” do culto.
Essa reconfiguracao ocorreu sob a tutela de um culto repaginado, que buscava aglutinar elementos
culturais distintos e forjar uma identidade brasileira supostamente pacifica. Entretanto, nossas analises
evidenciaram que o corpo foi o principal elemento mobilizado, por meio de um discurso de interdicao da
incorporacao de Exu pelos médiuns. Observamos que essas interdigdes discursivas estavam ancoradas
em concepgoes de valor que reforgavam a logica que subjaz @ compreensao de Exu como entidade da
desordem, confirmando o pressuposto da hierarquizacao racial como fator estruturante da religiao.

5 CONSIDERACOES FINAIS

A investigacao objetivou identificar na ritualistica da Tenda Espirita Mirim (TEM) de que forma o
silenciamento de Exu afinou-se com o modelo eugenista do projeto de governo na primeira metade do
século XX. Analisamos de que forma esse modelo contribuiu com um ambiente de constantes disputas
e negociagoes identitarias em torno da presenca do que restou do corpo negro na religiao — a entidade.
Partimos da premissa de que a TEM inaugurou um modelo referencial de umbanda embranquecida
e "pacificada” que foi amplamente difundido pelos segmentos religiosos no estado do Rio de Janeiro.
Visamos compreender como os interditos relativos a corporificacdo de Exu no espaco deflagaram
conflitos e negociagdes nos intercambios da religiao.

UNIVERSIDADE
Revista Préksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 364



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

As analises evidenciaram que a TEM consolidou-se com evidentes marcas de racializacao,
particularmente visiveis no ordenamento de suas praticas litlrgicas, calcadas em valores eurocentrados
e racionalizados, destituindo a visibilidade dos elementos centrais do protagonismo religioso. O contorno
da instituicao contribuiu decisivamente para a consolidacao de uma vertente de umbanda caracterizada
pelo processo de embranquecimento simbdlico e pela pacificagao ritual, com notério afastamento das
expressoes religiosas associadas as macumbas cariocas. Consideramos que seu principio ordenador
conferiu um estatuto institucionalizado, normativo e socialmente legitimado. Esse modelo organizacional,
amplamente difundido entre os adeptos da tradicao no estado, permanece como paradigma dominante
nas configuracdes contemporaneas, mantendo Exu ha décadas na clandestinidade

A categoria raca destacou-se como elemento analitico central no cerne das disputas por legitimidade
e nos possibilitou a compreensao dos mecanismos que definiram quem poderia ocupar os espagos de
protagonismo performatico da instituicao. Nesse contexto, a figura de Exu passou por um profundo
processo de ressignificagao, sendo submetido a invisibilidade a custa de um discurso finalista que o
alocou na categoria de trabalhador. Enquanto entidade constitutiva das religiosidades afro-diasporicas,
Exu foi historicamente atravessado por dinamicas racializantes que moldaram subjetividades, crencas e
cosmologias dentro dos paradigmas colonial e moderno. No contexto da TEM, os aspectos racializantes e
branqueadores podem ser sutilmente percebidos quando Exu foi enquadrado na falange de Sao Antdnio,
santo branco e catdlico, o que compreendemos como um artificio que o localizou como coadjuvante na
falange que tem como protagonista o santo branco. Nesse ponto, Exu parece ser o “mal necessario”, ja
gue “sem Exu nao se faz nada" Aqui, ele performa o servical, o trabalhador invisivel.

Ao ser identificado com o campo da sombra e com o espaco externo, Exu aglutinou em sua
personalidade aspectos imorais, de desequilibrio e atraso. Pode-se perceber a nocao de hierarquia
espiritual fortemente calcada em pressupostos moralizantes que categorizaram Exu como desviante
da norma, ficando, por isso, como aprendiz submetido a tutela de Preto Velho, o arquétipo do homem
idoso, sabio e elevado espiritualmente. Assim, assumimos que o modelo racial concebido politicamente
e difundido popularmente na época estendeu-se para o mundo espiritual, sendo assumido como modelo
ideal de branqueamento para o delineamento das identidades das entidades na umbanda da TEM.

Desse modo, a invisibilizacao de Exu no contexto da umbanda de caboclo Mirim parece evidenciar a
estruturacao do racismo na sociedade brasileira transbordado nos intercursos religiosos. Diante disso,
propomos que a critica a nocao de sincretismo religioso se revela como estratégia epistemologica
crucial para revisitar, sob outra chave interpretativa, a trajetoria dos sujeitos historicamente silenciados
e apagados, sobretudo no universo das religioes de matrizes afroamerindias. Compreendemos que

UNIVERSIDADE
Revista Préksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 365



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

desconstruir os sincretismos é desarticular as tramas de poder, hierarquizacao e subalternizagao
disfarcados de convivéncia pacifica. Reconstituir tradicoes e descolonizar os deuses se configura como
um ato de reinscricao da ancestralidade enquanto forca de resisténcia e vetor de subversao dos efeitos
persistentes da colonialidade.

REFERENCIAS

ADAMS, T.; ELLIS, C.; JONES, S. Autoethnography: Understanding Qualitative Research Series. New
York, NY: Oxford University Press, 2015. Disponivel em: https:/www.researchgate.net/profile/Carolyn-
Ellis-3/publication/268809603 _Adams_T_Holman_Jones_S_and_Ellis_C_2015_Autoethnography _
Chapter_1_Oxford_University _press/links/547743780cf2a961e48252cf/Adams-T-Holman-Jones-
S-and-Ellis-C-2015-Autoethnography-Chapter-1-Oxford-University-press.pdf. Acesso em: 24 agos.
2025.

BARROS, V. Os caminhos de ressignificacao do Senhor dos Caminhos no Brasil: Interlocugoes entre Exu,
o deus Priapo e o deménio Baphomet : Exu between the god Priapus and the demon Baphomet. Abatira
- Revista De Ciéncias Humanas e Linguagens, 6(9), 2025. Disponivel em: https:/revistas.uneb.br/
abatira/article/view/19031. Acesso em: 24 agos. 2025.

BARROS, V. Racismo religioso, branqueamento e legitimidade: o caso da primeira onda da umbanda
no Rio de Janeiro do inicio do século XX. Revista Inter-Legere, /S. /] v. 5, n. 35, p. 29459, 2022. DOI:
10.21680/1982-1662.2022v5n351D29459. Disponivel em: https:/periodicos.ufrn.br/interlegere/
article/view/29459. Acesso em: 24 ago. 2025.

BROWN, D. Uma histéria da umbanda no Rio. In: umbanda e Politica - Cadernos do ISER, n° 18. Rio de
Janeiro: Marco Zero/ISER, 1985. Disponivel em: https:/www.iser.org.br/wp-content/uploads/2020/07/
comunicacoes-28_compressed.pdf. Acesso em: 18 mai. 2023.

BROWN, D. Umbanda & Politica. Cadernos do ISER, 18. Rio de Janeiro. ISER e Marco Zero, 1987.
Disponivel em: https:/www.iser.org.br/wp-content/uploads/2020/07/comunicacoes-28_compressed.
pdf. Acesso em: 18 mai. 2023.

BROWN, D; CONCONE, M. H. V. B.; NEGRAO, L. N. et. al. Umbanda e Politica. Rio de Janeiro: Marco Zero,
1985.

UNIVERSIDADE
Revista Préksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 366



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

CAMPOS, R. B. C. Sobre a “docilidade” do catolicismo: interpretacdes do sincretismo e anti-sincretismo
na/da cultura brasileira. BIB - Revista Brasileira de Informacao Bibliografica em Ciéncias Sociais, (65),
89-101, 2008. Disponivel em: https:/bibanpocs.emnuvens.com.br/revista/article/view/314 Acesso em
18 maio 2023.

CAPONE, S. A Busca da Africa no Candomblé. Tradic3o e Poder no Brasil. Rio de Janeiro: Pallas/Contra
Capa, 2004.

CRESWELL, J. W. Projeto de pesquisa: métodos qualitativo, quantitativo e misto. Porto Alegre: Artmed,
2007.

DAMATTA, R. A casa e a rua. Rio de Janeiro, Guanabara, 1987.

ELLIS, C. The Ethnographic I: A Methodological Novel About Autoethnography. Walnut Creek: AltaMira
Press, 2004.

FERRETTI, S. Sincretismo e hibridismo na cultura popular. Revista Pos Ciéncias Sociais, 77(21), 2014.
Disponivel em: https:/periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rpcsoc/article/view/2867 Acesso em:
14 out. 2022.

FREYRE, G. A propésito de frades: sugestdes em torno da influéncia de religiosos de Sao Francisco e de
outras ordens sdbre o desenvolvimento de modernas civilizagoescristas, especialmente das hispanicas
no tropicos. Livraria Progresso, 1959.

GOLDMAN, M. Jeanne Favret-Saada, os afetos, a etnografia. Cadernos de Campo. n.13: 149-153. 2005.

MARIZ, C. "De Vuelta Al Baile Del Sincretismo”: Un Dialogo Con Pierre Sanchis, Cecilia Mariz. Ciencias
Sociales y Religion/Ciéncias Sociais e Religiao, Porto Alegre, ano 7, n. 7, p. 189-201, setembro de
2005.

MENEZES, R. de C. A dinamica do sagrado: rituais, sociabilidade e santidade num convento do Rio de
Janeiro. Rio de Janeiro: Relume-Dumara.2004.

NETO, A. G. da C. Racismo religioso: dialogos de um conceito. Contribuciones a las Ciencias
Sociales, v.16, n.7, 5323-5342., 2023. Disponivel em: https:/doi.org/10.55905/revconv.16n.7-009
Acesso em: 14 set. 2025.

UNIVERSIDADE
Revista Préksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 367



’\ u
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

PRANDI, R. Referéncias sociais das religides afro-brasileiras: sincretismo, branqueamento,
africanizacao. Horizontes Antropologicos, Porto Alegre, ano 4, n. 8, p. 151-167, jun. 1998. Disponivel
em: https:/www.scielo.br/j/ha/a/g35m5TSrGjDpOHxXYGjBgNGg/?lang=pt Acesso em: 18 nov. 2023.

QUIJANO, A. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. /n: LANDER, Edgardo (Ed.). La
colonialidad del saber: eurocentrismo y ciéncias Sociales. Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires:
CLACSO, 2000. p. 122-151. Disponivel em: http:/bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/lander/quijano.
rtf. Acesso em: 20 jan. 2019.

QUIJANO, A. Colonialidad y modernidad-racionalidad. /n: BONILLO, Heraclio (Org.). Los conquistados.
Bogota: Flacso, 1992. p. 437-449.

SANCHIS, P. Fieis e Cidadaos: percursos de sincretismo no Brasil. Rio de Janeiro: EDUER]. p.9-57. 2001.

SANGENIS, L. F. C. Santo Antdnio, me casa ja! Leituras Afro-brasileiras sobre as virtudes casamenteiras
do santo lisboeta e a moralizagao da sexualidade da mulher. Religido e Sociedade, Rio de Janeiro, 41(3):
263-283, 2021. Disponivel em: https:/www.scielo.br/j/rs/a/xCf4bczSzRKmrNLgxfNRK5m/?lang=pt
Acesso em: 15 mai. 2023.

SEYFERTH, G. A invencao da raga e o poder discricionario dos estereétipos. Anuario Antropolégico, v.18,
n.1, 175-203. Disponivel em: https:/periodicos.unb.br/index.php/anuarioantropologico/article/
view/6581 Acesso em 18 maio 2023.

SIMAS, L. A.; RUFINO, L. Fogo no mato: a ciéncia encantada das macumbas. Rio de Janeiro: Mérula,
2018.

SODRE, M. O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira. Imago, 2002.

SODRE, M. Do lugar de fala ao corpo como lugar de dialogo: raca e etnicidades numa perspectiva
comunicacional. RECIIS, v.13, n.4. 2019. Disponivel em: https:/doi.org/10.29397/reciis.v13i4.1944
Acesso em: 31 out. 2025.

TENDA ESPIRITA MIRIM. Ritualistica. Disponivel em: https:/tendaespiritamirim.com.br/ritualistica/
sessoes-e-giras/Acesso em: 20 de setembro de 2022.

UNIVERSIDADE
Revista Préksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 368



’\ =
p-ISSN: 1807-1112
e-ISSN: 2448-1939

VAINFAS, R. Santo Antonio na América Portuguesa: religiosidade e politica. Revista USP, Sao Paulo, n.
57:28-37, 2003. Disponivel em: https:/www.revistas.usp.br/revusp/article/view/33831 Acesso em: 15
mai. 2023.

VAINFAS, R; MELLO e SOUZA, M. Catolizagao e poder no tempo do trafico: o reino do Congo da
conversao coroada ao movimento antoniano, séculos XV-XVIII. Tempo. v. 3, n. 6: 96-118, 1998. Rio de
Janeiro: Universidade Federal Fluminense. Disponivel em: https:/www.historia.uff.br/tempo/artigos _
dossie/artg6-7.pdf Acesso em: 15 mai. 2023.

VERGER, P. Notas sobre o culto aos Orixas e Voduns. Traducao: Carlos Eugénio Marcondes de Moura,
do original de 1957. Sao Paulo: Edusp, 1999.

UNIVERSIDADE
Revista Praksis | Novo Hamburgo | a.23 | n. 1 | jan./jun. 2026 FEEVALE 369



