
p-ISSN: 1807-1112 

e-ISSN: 2448-1939

Revista Prâksis  |  Novo Hamburgo  |  a. 23  |  n. 1  |  jan./jun. 2026

Michelle Matos
Especialista em Metodologia do Ensino na Educação Superior pelo Centro Universitário Internacional (Curitiba/Brasil). 
Graduanda em Biblioteconomia na Universidade Federal do Rio Grande do Sul (Porto Alegre/Brasil).
E-mail: michellegmatoss@gmail.com

Jackson Medeiros
Doutor em Comunicação e Informação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (Porto Alegre/Brasil). 
Professor do Programa de Pós-Graduação em Ciência da Informação e do Departamento de Ciências da Informação da Universidade Federal do 
Rio Grande do Sul (Porto Alegre/Brasil).
E-mail: jmedeiros@ufrgs.br

Recebido em: 18 de outubro de 2025
Aprovado em: 15 de dezembro de 2025
Sistema de Avaliação: Double Blind Review
RPR | a. 23 | n. 1 | p. 310-321 | jan./jun. 2026
DOI: https://doi.org/10.25112/rpr.v1.4108

DINÂMICAS DE PODER EM O CONTO DA AIA: 
UMA ANÁLISE BASEADA EM MICHEL FOUCAULT

POWER DYNAMICS IN THE HANDMAID’S TALE: 
AN ANALYSIS BASED ON MICHEL FOUCAULT



p-ISSN: 1807-1112 

e-ISSN: 2448-1939

Revista Prâksis  |  Novo Hamburgo  |  a. 23  |  n. 1  |  jan./jun. 2026 311

RESUMO
Este artigo investiga manifestações de poder na obra O Conto da Aia, de Margaret Atwood, com base em 
proposições de Michel Foucault. Utilizando uma abordagem bibliográfica, exploramos ideias foucaultianas 
sobre o funcionamento do poder que atravessa instituições, discursos e práticas sociais. A análise 
indica que O Conto da Aia não apenas materializa os conceitos de Foucault sobre poder, mas também 
amplia essa discussão, convidando à reflexão sobre dinâmicas sociais contemporâneas e os riscos de 
regimes autoritários. Compreendemos, então, que a obra alerta para a necessidade de questionar e 
resistir a estruturas de dominação que se naturalizam ao longo do tempo, reafirmando a importância do 
pensamento crítico e da luta pela liberdade e dignidade humana.
Palavras-chave: Poder. Michel Foucault. O Conto da Aia. Vigilância. Biopolítica.

ABSTRACT
This paper investigates manifestations of power in The Handmaid’s Tale by Margaret Atwood, based 
on Michel Foucault’s propositions. Using a bibliographic approach, we explore Foucauldian ideas on the 
operation of power as it permeates institutions, discourses, and social practices. The analysis indicates 
that The Handmaid’s Tale not only materializes Foucault’s concepts of power but also expands this 
discussion, inviting reflection on contemporary social dynamics and the dangers of authoritarian regimes. 
Thus, we understand that the novel serves as a warning about the need to question and resist structures 
of domination that become naturalized over time, reaffirming the importance of critical thought and the 
struggle for freedom and human dignity.
Keywords: Power. Michel Foucault. The Handmaid’s Tale. Surveillance. Biopolitics.



p-ISSN: 1807-1112 

e-ISSN: 2448-1939

Revista Prâksis  |  Novo Hamburgo  |  a. 23  |  n. 1  |  jan./jun. 2026 312

1 INTRODUÇÃO
Relações de poder podem ser encontradas em cada uma das formas de organização das sociedades, 

manifestando-se em mecanismos de controle, vigilância e normalização que moldam comportamentos 
e subjetividades. Michel Foucault, por exemplo, propõe que a mecânica do poder atua como uma rede 
capilarizada que atravessa instituições, discursos e práticas sociais, ao invés de algo centrado numa 
única autoridade, encontrando os indivíduos e seus corpos, compondo a própria prática social e política.

Na literatura, os campos de abordagem dessas ideias são infindáveis. O espaço para investigar e 
projetar essas sociedades de condições controladas encontra terreno fértil em narrativas que retratam 
contextos de repressão e controle, como exposto pela história do livro O Conto da Aia, de Margaret Atwood, 
ao apresentar uma estrutura de poder que controla corpos, identidades e discursos dentro de um regime.

Partindo dessa perspectiva, objetivamos refletir sobre como dinâmicas de poder em O Conto da Aia 
são estruturadas e exercidas, tomando como pontos de apoio elementos constitutivos sobre analíticas 
de poder apresentadas por Michel Foucault, buscando, a partir de análise bibliográfica, traçar paralelos 
e destacando processos de controle sobre os corpos femininos e estratégias de resistência. Para a 
consecução, faremos uma exploração austera de proposições foucaultianas para depois apresentarmos 
elementos da obra O Conto da Aia. Isso permite tecer algumas considerações sobre a estruturação das 
relações de poder apresentadas na obra.

2 ENTREMEIOS DE MICHEL FOUCAULT
Nesta seção apresentamos algumas conceituações e ideias de Michel Foucault que permitem uma 

analítica sobre o poder em relação à proposta deste trabalho. Foucault (1926-1984), filósofo francês 
reconhecido por suas contribuições ao pensamento crítico contemporâneo, desenvolveu uma abordagem 
diferenciada sobre relações de poder, deslocando o foco do poder como algo centralizado em instituições 
ou indivíduos para compreendê-lo como uma rede capilar, uma força que não apenas é emanada de 
centros de poder, mas que os atravessa e está presente e ativa em todas as relações sociais, circulante. 
Essa forma de poder não é apenas repressiva, mas também produtiva, pois não atua somente para proibir 
ou limitar, mas também para criar discursos e formas de ser. “O poder deve ser analisado como algo que 
circula, ou melhor, como algo que funciona em cadeia; ele jamais está localizado aqui ou ali, jamais está 
nas mãos de alguns, jamais é apropriado como uma riqueza ou um bem. O poder funciona e é exercido 
em rede” (Foucault, 2014, p. 284).

A capilaridade do poder é dada pela disseminação difusa e multifacetada em forma microfísica presente 
em todos os níveis das relações humanas, estabelecendo possibilidades e práticas sociais dos sujeitos 



p-ISSN: 1807-1112 

e-ISSN: 2448-1939

Revista Prâksis  |  Novo Hamburgo  |  a. 23  |  n. 1  |  jan./jun. 2026 313

que se coordenam a partir de formas de negociação, cooperação e resistência que moldam como o poder 
é exercido. Assim, o poder não é algo que apenas se possui ou se perde, mas algo que se manifesta em 
práticas diárias, frequentemente de maneira invisível. Por exemplo, na relação professor e aluno, em 
um ambiente escolar, por mais que entendamos que o professor detém o poder sobre o aluno de forma 
unidirecional, o aluno pode desafiar ou questionar o conteúdo abordado pelo professor, trazendo suas 
próprias ideias ou experiências para o debate, o que pode levar a uma renegociação de como o ensino se 
dá naquele momento. Dessa forma, o poder não se apresenta como uma simples imposição, mas como 
uma rede de interações em que circula, sendo o que implica as práticas cotidianas.

Para que essa regulação funcione, Foucault menciona a importância da vigilância e da disciplina como 
poderes visíveis e coercitivos, como mostrada na ideia do panóptico, um modelo de Jeremy Bentham 
no século XVIII. O panóptico consiste em uma estrutura de vigilância circular onde um único vigia pode 
observar todos os prisioneiros sem ser visto por eles, ao mesmo tempo em que a estrutura se impõe 
na demonstração de controle. A possibilidade de ser observado constantemente, mesmo sem saber 
exatamente quando ou se está sendo vigiado, cria um estado de autovigilância no qual os prisioneiros 
se ajustam às normas sem que haja necessariamente punições físicas, sustentando a condição de uso 
ou não direto da força, mas estabelecendo um sistema no qual os indivíduos se autorregulam devido à 
possibilidade constante de estarem sendo observados e à ameaça imposta.

Daí o efeito mais importante do Panóptico: induzir no detento um estado consciente e 
permanente de visibilidade que assegura o funcionamento automático do poder. Fazer 
com que a vigilância seja permanente em seus efeitos, mesmo se é descontínua em sua 
ação; que a perfeição do poder tenda a tornar inútil a atualidade de seu exercício; que 
esse aparelho arquitetural seja uma máquina de criar e sustentar uma relação de poder 
independente daquele que o exerce; enfim, que os detentos se encontrem presos numa 
situação de poder de que eles mesmos são os portadores (Foucault, 1979, p. 224).

É no corpo que Foucault descreve a atuação da disciplina. O corpo transformado em objeto de vigilância 
e controle possibilita organização e divisão de espaços e tempos, bem como o seu condicionamento a 
um regime de produtividade e eficácia. A disciplina é, portanto, uma forma de controle que atua desde os 
pequenos gestos e posturas dos indivíduos até os hábitos mais amplos e generalizados da vida diária. 
Ao disciplinar o corpo, a sociedade não apenas regula o comportamento, mas também molda a maneira 
como os indivíduos percebem a si mesmos e suas próprias ações. A transformação do corpo em algo 
passível de monitoramento constante e a internalização da disciplina resultam na formação de um sujeito 
autocontrolado e normativo.



p-ISSN: 1807-1112 

e-ISSN: 2448-1939

Revista Prâksis  |  Novo Hamburgo  |  a. 23  |  n. 1  |  jan./jun. 2026 314

Se entendermos com Foucault o uso dos corpos como objeto de poder, a ideia de biopoder ultrapassa 
a disciplina e pode ser tomada como um dos pilares da sua teoria. Refere-se a um tipo específico de 
poder que, ao contrário do poder soberano que poderia ser exercido através da imposição do medo da 
morte, é dado pela administração da vida em sociedade. O filósofo introduz esse conceito em História da 
Sexualidade I, onde analisa como os regimes modernos passaram a se preocupar com a organização das 
populações, regulando a vida de seus cidadãos de maneira sistemática e profunda. Para ele (1976, p. 
148), “o direito de morte tenderá a se deslocar ou, pelo menos, a se apoiar nas exigências de um poder 
que gere a vida e a se ordenar em função dos seus reclames”, intimamente ligado ao controle dos corpos 
e à construção de formas de subjetividade que se ajustam às exigências do próprio poder, trazendo à tona 
tanto a regulação quanto a positividade necessária para a manutenção ou aprimoramento do sistema em 
voga.

O biopoder funciona como uma técnica de gestão da população ao controlar a vida e as condições 
em que as pessoas vivem e se desenvolvem, buscando formas de regularização e otimização impondo 
discursos que envolvam a maximização de suas potências em prol da produtividade e da obediência a 
sistemas e normas sociais que escamoteiam sentidos de pretensa liberdade. Neste âmbito, o Estado é 
ente importante pois desenvolve práticas de controle como censos, regulamentações de saúde, educação 
e até mesmo de políticas reprodutivas. Essas técnicas de gestão de vida formam indivíduos treinados 
a funcionar dentro de certos limites impostos pela norma social e política, alcançados pelas redes de 
vigilância e de controle, buscando garantir a normalização e a organização das pessoas, bem como suas 
atitudes e comportamentos. É importante notar que o biopoder, ancorado na biopolítica, não propõe o 
esquecimento do poder disciplinar; na realidade, amplifica-o, sendo uma tecnologia de poder que não se 
concentra mais apenas no corpo individual, mas na regulação da vida em escala coletiva.

É possível perceber que o corpo, então, deixa de ser apenas o território do indivíduo e passa a ser alvo 
direto de intervenção do poder externo. Isso manifesta-se em práticas que compõem a disciplina para 
a produtividade regulada, como os regimes alimentares, o controle sobre a reprodução e até as formas 
de sociabilidade. Outro exemplo se concentra no contexto da sexualidade. O biopoder se manifesta nas 
maneiras pelas quais as práticas sexuais são reguladas, orientadas e institucionalizadas. A sociedade 
moderna exerce vigilância sobre as práticas sexuais não apenas por motivos morais, mas por controle e 
produtividade onde corpos reprodutivos, especialmente os femininos, são vistos como um recurso a ser 
regulado.

Tomando esse processo, chegamos à ideia que a partir da modernidade surge um novo tipo de 
governamentalidade que tem como objetivo não apenas controlar os corpos, mas administrar a vida. 



p-ISSN: 1807-1112 

e-ISSN: 2448-1939

Revista Prâksis  |  Novo Hamburgo  |  a. 23  |  n. 1  |  jan./jun. 2026 315

Isso se reflete no crescimento de instituições e práticas voltadas para a segurança, a saúde pública, a 
urbanização e o mercado. Por esse caminho, os corpos são vistos como uma mercadoria produtora de 
mercadorias, fazendo com que seja necessária sua gestão para deles extrair o máximo de produtividade 
possível.

Nesses contextos, Foucault coloca ênfase na produção de discursos como uma forma crucial de exercer 
controle sobre os indivíduos e as populações, conhecido como o poder sobre os saberes. De acordo com 
o autor, o que é considerado verdade em uma sociedade não é algo natural ou universal, mas, sim, um 
produto das relações de poder que determinam quais discursos são aceitáveis, quais conhecimentos 
são valorizados e, consequentemente, quais formas de vida são normatizadas. “A verdade é deste 
mundo; ela é produzida nele graças a múltiplas coerções e nele produz efeitos regulamentados de poder. 
Cada sociedade tem seu regime de verdade, sua ‘política geral’ de verdade: isto é, os tipos de discurso 
que ela acolhe e faz funcionar como verdadeiros” (Foucault, 2014, p. 52). O autor explica ainda que os 
sistemas de poder são constitutivos dos discursos que definem o que é verdade e que esses discursos 
são disseminados em todas as esferas sociais, criando uma forma de conhecimento dominante que é 
amplamente aceito e internalizado.

Foucault situa que, ao se estabelecer como verdade, o discurso exerce um poder sutil, mas profundo, 
sobre os indivíduos. A produção de uma verdade aceita em uma sociedade, então, não é algo neutro, 
mas uma maneira de reforçar as hierarquias e as relações existentes, moldando o comportamento e as 
subjetividades. As verdades produzidas em um determinado contexto social e histórico tornam-se as 
lentes pelas quais as pessoas veem o mundo e veem a si mesmas.

Ao refletirmos sobre essas ideias, fica mais claro como as práticas de controle se infiltram nas 
estruturas da vida cotidiana. Foucault não apenas transforma a forma de compreender o poder, mas 
também faz questionar como ele se manifesta nas formas de governo da vida, nas práticas institucionais 
e até mesmo nas esferas mais íntimas. O corpo, a sexualidade e os discursos de verdade, ao serem 
regulados por essas forças, não apenas garantem a conformidade, mas também moldam a própria 
subjetividade humana. Neste contexto, as análises das relações de poder, como as abordadas por 
Foucault, encontram uma nova expressão no campo da literatura, onde os mecanismos de controle e 
resistência ganham forma e força.

3 UM OLHAR SOBRE AS RELAÇÕES DE PODER EM O CONTO DA AIA
Nesta seção, apresentamos algumas dinâmicas narradas no romance distópico O Conto da Aia, de 

Margaret Atwood, que consideramos importantes para nossa análise. Não pretendemos aqui estabelecer 



p-ISSN: 1807-1112 

e-ISSN: 2448-1939

Revista Prâksis  |  Novo Hamburgo  |  a. 23  |  n. 1  |  jan./jun. 2026 316

uma descritividade da história contada na obra, mas, sim, buscar elementos que constituem retratos 
ambientados em uma república onde a liberdade de expressão e o acesso à cultura foram abolidos. Nesse 
cenário, jornais, livros, revistas e filmes deixaram de existir, assim como as universidades. No livro, com 
um relato detalhista em primeira pessoa de June, o leitor embarca nessa nova realidade acompanhando 
o seu dia a dia e como ela sobrevive em meio a opressão, possibilitando compreender como a sociedade 
chegou nesse ponto através dos seus relatos de lembranças do passado, histórias da família e dos 
amigos e no entrelaçar de histórias de outras Aias.

Dentro da Literatura, distopia é conhecida como qualquer representação de uma organização 
social, seja país, estado, nação etc., geralmente num tempo futuro, que apresenta condições de vida 
insuportáveis para grupos sociais e que tem como objetivo criticar a sociedade atual ou, de certa forma, 
debochar dos cenários utópicos criados pela nossa sociedade. Para Claeys (2017), “As distopias literárias 
são um aviso contra o progresso descontrolado, questionando até onde as sociedades podem ir antes de 
perder sua humanidade”.

No texto de Atwood, os Estados Unidos sofrem um golpe de estado de um grupo de extremistas 
religiosos que tomam o poder após vários ataques coordenados, resultando na morte do presidente e 
na suspensão da constituição do país. O grupo que orquestrou o golpe, idealizando uma estrutura social 
teocrática e patriarcal, é denominado “Os Filhos de Jacó” e se colocam como a salvação para um país com 
problemas como corrupção, caos ambiental e tomado por pecados. Para o grupo, igualdade de gênero, 
liberdade sexual, diversidade cultural, liberdade de expressão e independência feminina são pecados 
graves, muitas vezes punidos com mutilação ou execução.

A República de Gilead ocupa esse território que um dia foram os Estados Unidos da América e que 
agora está governada por um regime teocrático e totalitário que tem como principal alvo de opressão as 
mulheres que vivem sob um sistema de dominação sem precedentes. Gilead foi instaurada a partir de 
uma promessa de proteger o povo, porém, tudo o que era conhecido como uma sociedade se transforma 
muito rapidamente e o povo começa a sofrer as consequências da tirania do governo. Com leis baseadas 
em escritos bíblicos fundamentalistas e deturpados, as mulheres começam a perder seus empregos, 
o dinheiro que receberiam vai direto para o marido, as fronteiras com outros países são totalmente 
fechadas e os jornais censurados.

Para organização de classes, instaurou-se o uso de roupas específicas para cada uma delas, não 
somente como um sistema visual de hierarquia, mas também como uma ferramenta de despersonalização 
que restringe escolhas individuais: Aias usam vermelho; Esposas usam tons de azul-esverdeado; Marthas 



p-ISSN: 1807-1112 

e-ISSN: 2448-1939

Revista Prâksis  |  Novo Hamburgo  |  a. 23  |  n. 1  |  jan./jun. 2026 317

usam verde-acinzentado; Tias usam marrom; Econoesposas usam uma mistura de cores; Guardas e 
Olhos usam preto; Não-mulheres usam cinza.

Cada uma dessas classes tem papel definido dentro da República de Gilead. As Aias têm o papel 
de procriar e representam, para o governo, a esperança de perpetuar a sociedade de Gilead. Quando 
férteis, são afastadas da sua família e obrigadas a servir, gerando os filhos dos Comandantes. Durante a 
gestação são mantidas na casa do Comandante aos cuidados da Esposa, porém, depois do nascimento 
são obrigadas a entregá-los e voltam para os quartéis generais onde eram mantidas e depois enviadas 
para outra casa para repetir o ciclo. O Conto da aia é contado por uma das Aias, Offred ou June (nome 
oficial). Isso já reflete um apagamento de identidades e despersonalização, demonstrando ideia de posse 
dos Comandantes acerca das Aias através dos nomes dados a elas. A protagonista, June, é chamada de 
Offred, de “Of Fred”, ou seja, “de Fred”, nome do Comandante com quem ela está associada.

As Esposas usam vestidos elegantes e fazem parte da alta sociedade de Gilead por serem casadas com 
os Comandantes. Suas atividades incluem supervisionar os afazeres domésticos e representar a autoridade 
feminina dentro de casa. As Marthas são empregadas domésticas que fazem o trabalho de limpeza e 
organização da casa. As Tias são encarregadas de treinar e disciplinar as Aias, além de supervisionar 
sua conduta. As Econoesposas são mulheres casadas com homens de classes trabalhadoras, realizando 
múltiplas tarefas como cuidar da casa e dos filhos. A diferença das Econoesposas para as Esposas é a 
classe social que ocupam. Os Guardas e Olhos garantem a segurança, a ordem e são responsáveis por 
espionar os cidadãos. As Não Mulheres trabalham nas Colônias (áreas radioativas ou de trabalho forçado) 
como punição por sua improdutividade ou insubordinação.

Por essa descrição, é possível notar que em Gilead a sociedade é rigidamente estratificada e as classes 
são determinadas principalmente por fatores como gênero, fertilidade, poder político e, em alguns casos, 
a capacidade de trabalho. As definições de classe são amplamente impostas pelo regime totalitário e 
teocrático, sem espaço para mobilidade social, o que garante a manutenção do poder estabelecido com 
o agravante de que caso alguém não cumpra seus deveres pode ser rebaixada para uma classe inferior.

Outro ponto interessante é que a profissão de advogado foi extinta, já que não há mais direito à 
defesa e qualquer pessoa considerada criminosa é executada publicamente e seu corpo exposto em 
praça pública como advertência para a população. Os motivos para essa punição são determinados pelo 
regime, podendo se referir, por exemplo, a cantar músicas que incluam palavras proibidas pelo regime, 
como “liberdade”. 

É importante ressaltar que embora silenciosa e muitas vezes sutil, a resistência se manifesta de 
diversas maneiras, como na forma de pensamento crítico, na busca por pequenos atos de liberdade, 



p-ISSN: 1807-1112 

e-ISSN: 2448-1939

Revista Prâksis  |  Novo Hamburgo  |  a. 23  |  n. 1  |  jan./jun. 2026 318

como o pensamento subversivo sobre o regime, ou através de alianças secretas com outras mulheres e 
figuras do sistema, como as Marthas. Cada tentativa de resistência é uma pequena faísca de autonomia 
em um mundo onde o controle é absoluto, e é através dessas resistências diárias, mesmo nas formas 
mais discretas, que June busca preservar sua humanidade e sua dignidade em meio à tirania de Gilead.

4 ABORDAGENS FOUCAULTIANAS EM O CONTO DA AIA
Nesta seção são exploradas dinâmicas de poder representadas em O Conto da Aia, tomando a obra 

literária pela sua exposição de intensidade de um regime totalitário calcado em sistemas de poder 
que governam corpos e consciências de seus personagens. Não pretendemos seguir uma necessária 
ordem de fatores que constituem o sistema narrado, mas uma possibilidade analítica que demonstre a 
constituição de alguns desses elementos.

A vigilância é uma das formas constantes e mais controladoras na vida das mulheres de Gilead, 
especialmente sobre as Aias. Na perspectiva física, isso é feito para garantir a obediência e evitar a 
resistência e para isso são usados os “Olhos”, espiões que monitoram e reportam qualquer comportamento 
fora do padrão estabelecido pelo governo: “Os Olhos de Deus passam por toda a terra.” (Atwood, 1985, p. 
231). As mulheres também fazem denúncias de outras quando percebido algum desvio, principalmente 
as Esposas ou as Tias, o que demonstra uma sinergia de cooptação de corpos para utilização contra 
os próprios sujeitos vigiados. A presença constante de agentes gera um clima de desconfiança e a 
autocensura vira mecanismo de sobrevivência, podendo ser entendido como uma “sociedade disciplinar” 
de Foucault. Além da vigilância física, também encontramos no texto uma vigilância psicológica, onde 
as mulheres, especialmente as Aias, são constantemente lembradas de sua posição e função dentro da 
sociedade. Elas são repetidamente submetidas a discursos que reafirmam sua subordinação e sua vida é 
regulada por normas e rituais que reforçam o controle ideológico.

Caso alguma das regras estabelecidas seja descumprida ou algum desses vigilantes entenda que a 
regra foi descumprida, há punições disciplinares rígidas impostas sobre os residentes de Gilead, entre 
elas, a “parede de pedras” e o “muro”, execuções públicas. A “parede de pedra” é o apedrejamento em 
si, quando uma pessoa é acusada de adultério ou tentativa de fuga, ela é levada a público para que seja 
apedrejada e no “muro” acontecem os enforcamentos. Isto serve tanto como punição quanto para aviso 
aos demais sobre os perigos de quebrar qualquer uma das regras: “Vamos à igreja, como de hábito, e 
olhamos as sepulturas. Depois vamos ao Muro. Só dois pendurados nele hoje: um católico, porém não 
um padre, com um cartaz com uma cruz de cabeça para baixo, e alguma outra seita que não reconheço.” 
(Atwood, 1985, p. 238). Ora, o que se coloca aqui, além da vigilância, é uma espécie de construção 



p-ISSN: 1807-1112 

e-ISSN: 2448-1939

Revista Prâksis  |  Novo Hamburgo  |  a. 23  |  n. 1  |  jan./jun. 2026 319

ideológica de medo que é internalizada e constitui corpos e mentes, evitando que outros sujeitos possam 
pensar sobre atos considerados de insubordinação. Como vimos, Foucault trata a disciplina que avança 
para o poder sobre o corpo como forma de regulação das populações, uma biopolítica. Acompanhando 
Foucault na análise sobre o corpo, é possível notar o controle que os governos ou instituições exercem 
sobre a vida das pessoas, ficando isso explícito no texto de Margaret Atwood através da gestão da 
população, da prática reprodutiva e dos corpos em geral.

Com especial destaque para o corpo feminino da narrativa, este passa a ser propriedade do Governo 
e a sua missão é gerar filhos através de um ritual, a “Cerimônia”, onde as Aias são forçadas a ter relações 
sexuais com os Comandantes, os quais são acompanhados por suas Esposas: “Somos receptáculos, 
somente as entranhas de nossos corpos é que são consideradas importantes” (Atwood, 1985, p. 118), 
deixando claro que as funções estabelecidas são construídas pelos dominantes e capazes de influenciar 
no comportamento aceito e executado pelas próprias Aias.

As mulheres também não têm autonomia sexual e as relações são somente para fins de reprodução, não 
existindo prazer ou qualquer tipo de escolha das Aias. É interessante compreender que os Comandantes 
também não têm espaço para qualquer tipo de prazer, sendo tudo puramente reprodutivo e automático: 
“Isto não é recreação, nem mesmo para o Comandante. Isto é trabalho sério. O Comandante, também, 
está cumprindo seu dever.” (Atwood, 1985, p. 116). O único objetivo a ser consumado é a Aia engravidar, 
o que gera outras formas de controle em relação a gravidez e ao parto, como os cuidados médicos 
extremamente rigorosos e o aumento da vigilância sobre corpos e comportamentos, objetivando que 
a mulher tenha a criança e esta nasça saudável para viver a vida com a família a que ela foi designada. 
Esses cuidados rigorosos são tomados porque a taxa de mortalidade materna e infantil pode ser alta por 
consequência da forma como as mulheres são tratadas no regime.

O que se vê claramente é que as relações de poder estão presentes em todos aspectos citados, em 
todas as formas de controle dos corpos e dos comportamentos dos moradores de Gilead, principalmente, 
das mulheres. Isso só é possível porque um importante passo para a constituição de um regime totalitário 
está na produção de discursos que atravessam a realidade de uma sociedade, gerando poder e controle 
sobre a ação dos indivíduos. Em Gilead, a produção de discursos serve para legitimar e sustentar o 
regime opressor instaurado, propagando uma narrativa de que a nação vive um caos tomado por pecado, 
corrupção e libertinagem. Essa produção discursiva atua como tecnologia de poder para a conformação 
de corpos e de subjetividades, operando regimes de verdade que instauram, reproduzem e naturalizam 
normas. Foucault evidencia que discursos não se colocam apenas como reflexo, mas também como 
instrumento constitutivo de realidades sociais, sendo mecanismos de controle que organizam os campos, 



p-ISSN: 1807-1112 

e-ISSN: 2448-1939

Revista Prâksis  |  Novo Hamburgo  |  a. 23  |  n. 1  |  jan./jun. 2026 320

delimitando os espaços de práticas e de subjetivações, capturando sujeitos em redes de poder que os 
tornam simultaneamente alvos e vetores. Discursos totalitários, enquanto regimes de verdade, atuam 
como matrizes epistemológicas de dominação que sustentam a governança dos corpos e das populações, 
sendo ferramental importante para a instauração de regimes disciplinares e de gestão da vida.

No texto encontramos alguns exemplos de como se dá a manipulação do discurso em Gilead, como 
a falta de transparência e a censura são ferramentas para controlar a percepção da realidade. Como 
os meios de comunicação são escassos e o acesso deles limitado aos Comandantes, as informações 
recebidas pelos residentes são apenas as que são transmitidas de forma oficial: “Ninguém sabe o que 
realmente acontece. Eles nos dizem, mas não sabemos.” (Atwood, 1985, p. 34). Podemos, então, traçar 
um paralelo com a ideia de regime de verdade de Foucault, para quem a verdade é um produto das 
relações de poder que se constituiu naquilo que os dominantes são capazes de propor e/ou impor.

Por fim, a resistência entra como um dos temas centrais da história de June, destacando-a de formas 
sutis e outras nem tanto, seja mantendo a sua memória viva com lembranças de como era a vida antes de 
Gilead ser instaurada, até como estabelecer relações com pessoas que podem lhe dar uma oportunidade 
de escapar do território. Além de June, outras Aias aparecem na narrativa para questionar, desafiar ou 
lutar contra o sistema, como é o caso de Ofglen, que é membro da Resistência do Mayday, um grupo 
secreto que opera para derrubar Gilead de dentro, mostrando que a resistência é tanto um processo 
de sobrevivência quanto um ato de reivindicação pela autonomia e pela dignidade humana, ao mesmo 
tempo que um ato de reconhecimento do sistema estabelecido.

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS
As reflexões sobre conceitos e elementos de poder propostos por Michel Foucault revelam como a 

narrativa de Margaret Atwood é uma representação contundente de sistemas disciplinares e biopolíticos. 
Gilead exemplifica um regime onde o poder é repressivo e produtivo, moldando corpos, comportamentos 
e subjetividades por meio de dispositivos que se situam entre a repressão física e a ideologia, construídos 
por meio do discurso enquanto prática social. A vigilância constante, a divisão de papéis sociais rígidos e 
a internalização das normas são elementos que tornam visíveis a noção de poder como capilar e difuso, 
permeando todas as relações humanas, como o controle sobre o corpo das Aias e a apropriação de sua 
fertilidade como regulação pelo regime.

Ao mesmo tempo, o texto ilustra que, mesmo sob um sistema opressivo há espaços para resistência, 
como os pequenos atos de rebeldia de Offred e de outras personagens. Essas ações, ainda que sutis, 



p-ISSN: 1807-1112 

e-ISSN: 2448-1939

Revista Prâksis  |  Novo Hamburgo  |  a. 23  |  n. 1  |  jan./jun. 2026 321

desafiam o poder estabelecido e reiteram a ideia foucaultiana de que onde há poder, há possibilidade de 
resistência.

Em síntese, O Conto da Aia não apenas materializa os conceitos de Foucault sobre poder, mas também 
amplia sua discussão, convidando o leitor a refletir sobre as dinâmicas sociais contemporâneas e os 
riscos de regimes autoritários. A obra alerta para a importância de questionar e resistir a estruturas de 
dominação que se naturalizam ao longo do tempo, reafirmando a relevância do pensamento crítico e da 
luta pela liberdade e dignidade humana.

REFERÊNCIAS
ATWOOD, M. O Conto da Aia. São Paulo: Rocco, 1985.

CLAEYS, G. Dystopia: A Natural History. Oxford University Press, 2017.

FOUCAULT, M. História da sexualidade 1: a vontade de saber. Rio de Janeiro: Graal, 1976.

FOUCAULT, M. Microfísica do poder. 18. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2014.

FOUCAULT, M. Vigiar e punir: nascimento da prisão. 29. ed. Petrópolis: Vozes, 1979.


